
 

4.   QUAND « ROYAUME DE DIEU » 

SIGNIFIE MESSIE 

Si je chasse les démons par la puissance de Dieu, alors le 

royaume de Dieu (c'est-à-dire le Messie) est venu à vous (Lc 

11:20). 

Métonymie 

Lorsque Jésus parlait du royaume de Dieu au présent, il parlait souvent 

de lui-même. Il s'agit d'une figure de style appelée métonymie : la 

substitution du nom d'un attribut à celui de la chose désignée. Par 

exemple, la couronne pour le monarque, le gazon pour les courses de 

chevaux, les arches dorées pour McDonald's, ou la Maison-Blanche 

pour le gouvernement américain. Dans ce cas, le mot « royaume » 

remplace le mot « roi ». 

Lorsque Jean-Baptiste et Jésus appelèrent Israël à la repentance, ils 

invoquèrent la proximité du royaume de Dieu. Comme il ne peut y 

avoir de royaume sans roi, ils affirmèrent, pour des raisons de sécurité, 

une manière codée de signifier que le Messie lui-même était proche. 

Voici les versets où l'expression « royaume de Dieu » est le mieux 

interprétée comme un substitut du Messie. Lisez les versets suivants 

en interprétant « royaume des cieux » ou « royaume de Dieu » comme 

« le Messie » et vous constaterez que cela prend tout son sens. Un 

royaume ne peut exister sans trône, territoire et population, autant de 

choses qui n'existaient ni à l'époque de Jésus sur Terre, ni même 

aujourd'hui. L'important était que lui, le Messie, était là. 

1. Repentez-vous - le Messie est proche 

Repentez-vous, car la royauté du ciel (le Messie) est proche 

(Mt 3:2). 

 Dès lors, Jésus commença à prêcher, adage: Repentez-vous, 

car la royauté du ciel (le Messie) est proche (Mt 4:17). 

 Après l’arrestation de Jean, Jésus partit pour la Galilée, 

annonçant la Bonne Nouvelle de Dieu. « Le temps est 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Luke+11:20&version=NIV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Luke+11:20&version=NIV
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


accompli, dit-il, la royauté de Dieu (le Messie) est proche. 

Repentez-vous et croyez à la Bonne Nouvelle » (Mc 1:14-15). 

Une chose est claire : le royaume n’est pas apparu à ce moment-là et 

n’est pas apparu depuis. Malgré ce qu’affirment certains théologiens, 

il n’a jamais été inauguré. Certains affirment que le royaume s’est 

approché du peuple en la personne de Jésus. Non, Jésus était proche, 

mais son royaume ne l’était pas. La métonymie est une meilleure 

solution, applicable non seulement à ce verset, mais à tous les versets 

où le mot « royaume » désigne le Messie. Jésus commença son 

ministère en Judée et prêcha aux Juifs qui priaient pour la venue du 

Messie prophétisé. Il était ce Messie, mais il ne pouvait pas voyager 

pour le proclamer ouvertement. Il parlait en paraboles et utilisait des 

expressions cryptiques comme « royaume de Dieu » et « Fils de 

l’homme » pour dissimuler son identité. Utilisant la métonymie, il 

annonçait aux Juifs que le Messie était proche, au milieu d’eux. En 

même temps, il ne voulait pas que les incroyants le comprennent, alors 

il parlait de lui-même avec ambiguïté. « Le royaume de Dieu » pourrait 

être compris soit comme le Messie, soit comme le règne messianique, 

tandis que ses guérisons, ses délivrances, et ses enseignements étaient 

la preuve de son autorité. 

2.  La proclamation de l'arrivée du Messie par Jésus 

 Jésus a parcouru toute la Galilée, enseignant dans les 

synagogues, proclamant la bonne nouvelle du royaume (le 

Messie) et guérissant les gens de toutes sortes de maladies et 

d’infirmités (Mt 4:23). 

 Mais il leur dit : Il faut que j'annonce la bonne nouvelle du 

royaume de Dieu (le Messie) dans les autres villes aussi, car 

c'est pour cela que Dieu m'a envoyé. Et il continuait à prêcher 

dans les synagogues de Judée (Lc 4:43-44). 

 Après cela, Jésus voyagea de ville en ville, prêchant et 

proclamant la bonne nouvelle du royaume des cieux (le 

(Messie) (Lc 8:1). 

 Les foules s'en rendirent compte et le suivirent. Il les accueillit 

et leur parla du royaume des cieux (le Messie) et guérissait 

ceux qui avaient besoin de guérison (Lc 9:11). 



Les guérisons et les miracles de Jésus ont attiré l'attention. Comme le 

disait Nicodème : Rabbi, nous savons que tu es un enseignant venu de 

Dieu. Personne ne pourrait accomplir les signes que tu accomplis si 

Dieu n'était pas avec lui. La nouvelle de l'arrivée du Messie était une 

merveilleuse nouvelle pour les Juifs opprimés qui espéraient la 

justification d'Israël et un règne de paix, de justice et de prospérité. 

L'Évangile annoncé par Jésus était l'Évangile du royaume de Dieu : la 

bonne nouvelle de l'arrivée du Messie promis. Il ne pouvait y avoir de 

royaume sans lui. Jésus a cité Ésaïe 61:1 dans la synagogue de 

Nazareth et l'a appliqué à lui-même : L'Esprit du Seigneur, l'Éternel, 

est sur moi, car l'Éternel m'a oint pour porter une bonne nouvelle aux 

pauvres. Il m'a envoyé pour guérir ceux qui ont le cœur brisé, pour 

proclamer aux captifs la délivrance et aux prisonniers la délivrance des 

ténèbres. Jésus ne leur annonçait pas que le royaume était arrivé. Il 

était évident pour tous qu'il n'était pas arrivé. Son public juif ne pouvait 

jamais croire que le royaume de Dieu était arrivé alors qu’il était 

gouverné par les Romains. 

3. Cherchez d'abord le Messie 

Mais cherchez d’abord son royaume (le Messie) et comment il 

fait en sorte que les gens soient justes avec lui, et toutes ces 

choses vous seront données par-dessus (Mt 6:33). 

Quand Jésus disait aux Juifs de rechercher le royaume de Dieu et sa 

justice, que leur demandait-il ? Ni l’Église ni le règne messianique qui 

n’existait pas encore. Jésus disait aux foules de ne pas s’inquiéter pour 

leur vie.La vie ne se résume pas à manger, à boire et à s’habiller.La 

réponse à leurs problèmes se trouve lorsqu’ils cherchent et croient au 

Messie qui leur donnerait le droit de devenir enfants de Dieu et de 

bénéficier de sa providence pleine d’amour. Les incroyants se 

préoccupent de beaucoup de choses, mais ceux qui craignant Dieu 

devraient chercher avant tout à connaître le Messie et l'avenir royal 

glorieux qui contribuera à leur glorification. En le trouvant, ils auront 

tout.Comme dans tant de paroles de Jésus concernant ses disciples, le 

royaume de Dieu représente le Messie et, par extension, leur position 

dans la monarchie messianique. 

4.  La proclamation par les disciples de l'arrivée du Messie 



 Allez, prêchez, en disant : Le royaume des cieux (le Messie) 

est proche (Mt 10:7). 

Le message que les disciples de Jésus étaient chargés de proclamer 

était le même que celui qu'il proclamait lui-même : le Messie était 

proche. Le verbe peut indiquer la proximité d'un lieu ou d'un temps, 

mais comme le royaume n'est toujours pas apparu 2 000 ans plus 

tard, le sens devait être géographique, désignant Jésus, qui était tout 

proche. 

5. Le Messie est maltraité 

 Depuis l’époque de Jean-Baptiste jusqu’à maintenant, le 

royaume des cieux (le Messie) a été soumis à la violence, et des 

hommes violents l’ont attaqué (l’ont attaqué) (Mt 11:12). 

Les érudits ont trouvé ce verset difficile à traduire et à interpréter. Il 

est difficile de comprendre comment la royauté messianique a pu être 

soumise à la violence et aux razzias. Mais Jésus a certainement été 

soumis à la violence et attaqué par les chefs juifs (Jn 6,15). Cf. Lc 

16:16, où la monarchie est maltraitée. 

6. Les délivrances témoignent de la présence du Messie 

 Comme c'est par l'Esprit de Dieu que je chasse les démons, 

sachez que le royaume des cieux (le Messie) est venu sur vous 

(Mt 12:28). 

 Comme je chasse les démons par le doigt de Dieu, sachez que 

le royaume des cieux (le Messie) est venu sur vous (Lc 11:20). 

C'est ainsi que Jésus répond aux sceptiques de la foule qui l'accusaient 

d'avoir chassé les démons par l'intermédiaire de Béelzébul, le prince 

des démons. Il leur annonce, bien que de manière énigmatique, qu'il 

est le Messie venu à eux. Un royaume ou une royauté ne peut pas venir 

sur les gens, mais Jésus l’a fait. Il ne parlait pas de l’Église qui venait 

à eux. Seule la métonymie donne un sens à son propos. 

7. Satan s'oppose à la prédication du Messie 

Quand quelqu'un entend le message de la royauté (de Dieu) et 

ne le comprend pas, Satan vient et arrache ce qui a été semé 

dans son cœur (Mt 13:19). 



Jésus explique la parabole du semeur. Le semeur enseigne le message 

du royaume, ou plutôt de la royauté, et plus précisément de la royauté 

messianique. Les réactions varient. La plupart sont distraits pour 

diverses raisons et ne l'acceptent pas, mais certaines graines tombent 

dans la bonne terre et portent du fruit. 

Ainsi en est-il de la parole de ma bouche : elle ne sera pas vaine 

; elle accomplira ma volonté, elle accomplira le dessein pour 

lequel elle a été envoyée (Es 55:11). 

8. La parabole du trésor caché 

 Le royaume des cieux est semblable à un trésor caché dans un 

champ. Quand quelqu'un l'a découvert, il l'a recouvert et, dans 

sa joie, il est allé vendre tout ce qu'il avait et a acheté ce champ 

(Mt 13:44). 

Le trésor, c'est le Messie. Quoi de plus beau que de découvrir Jésus ? 

En le connaissant, les gens réalisent qu'il est inestimable et sont prêts 

à abandonner tout ce qu'ils possèdent pour le suivre. Comme Paul, ils 

considèrent tout comme une perte, à cause de la valeur inestimable de 

connaître Christ et d'être trouvés en lui (Php 3:7-8). 

9. La parabole de la perle 

 Le royaume des cieux est encore semblable à un marchand qui 

cherchait de belles perles. Lorsqu'il en trouva une de prix, il 

alla vendre tout ce qu'il avait et l'acheta (Mt 13:45-46). 

Cette parabole est similaire à la précédente. Ces hommes trouvent le Messie 

lui-même et le statut qui en découle (Jn 1:12). Ils deviennent enfants de Dieu 

et constituent la monarchie durant le règne du Messie. C'est véritablement le 

plus grand trésor que l'on puisse trouver. La royauté divine est inestimable, 

un trésor éternel incomparable à tout autre bien. Seule la foi permet de 

renoncer à tout ce qu'on possède, mais ce faisant, on sera glorifié à la 

résurrection, régnant sur le monde et possédant tout. 

10. Le rabbin messianique 

 Il leur dit : Quand un rabbin a été instruit du ciel dans la 

royauté, il est semblable à un maître de maison qui tire de son 

trésor des trésors nouveaux et des trésors anciens (Mt 13:52). 



Tout rabbin instruit en matière messianique, comme l’étaient les 

disciples de Jésus, peut désormais enseigner avec de nouvelles 

perspectives sur la parole de Dieu, à la fois à partir de l’ancienne et 

de la nouvelle alliance. 

11. Le pouvoir royal de Jésus manifesté lors de la 

transfiguration 

 Je vous le dis la vérité, quelques-uns de ceux qui sont ici ne 

mourront point qu’ils n’aient vu le Fils de l’homme venir dans 

son règne (Mt 16:28). 

Ce passage est une énigme pour la plupart des lecteurs. Les disciples 

sont morts, et où est le royaume qu'ils verraient venir ? Dans le verset 

précédent, Jésus a parlé du Messie venant avec ses anges dans la gloire 

de son Père. Ce qu'il promet ici n'est pas qu'ils verraient le règne 

messianique avant leur mort, mais une manifestation de sa puissance 

royale en tant que Messie glorifié. 

 Je vous dis la vérité, quelques-uns de ceux qui sont ici ne 

mourront point qu'ils n'aient vu le royaume des cieux venir 

avec puissance (Mc 9:1). 

 Je vous le dis la vérité, certains de ceux qui sont ici ne 

mourront pas avant d'avoir vu le royaume de Dieu (Lc 9:27). 

On ne peut pas voir venir un royaume. Ce que certains disciples 

verraient, c'est le Messie venant dans sa gloire majestueuse, comme le 

montre clairement Matthieu. Matthieu parle de la venue du Fils de 

l'homme, tandis que Marc et Luc parlent du royaume de Dieu, ce qui 

corrobore ma thèse selon laquelle Jésus a utilisé l'expression « 

royaume de Dieu » comme métonymie pour se désigner lui-même 

comme Messie. Pierre a confirmé que la promesse de Jésus s'était 

accomplie lors de la transfiguration, qui a eu lieu une semaine plus 

tard. Il a dit qu'ils (Pierre, Jacques et Jean) avaient été témoins 

oculaires de la majesté de Jésus lorsqu'il a reçu honneur et gloire de 

Dieu en disant : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j'ai mis toute 

mon affection. » Ils ont entendu la voix venue du ciel lorsqu'ils étaient 

avec lui sur la montagne sacrée (2 Pi 1:16-18). Dieu a dit : « Celui-ci 

est mon Fils », faisant allusion au Psaume 2:6-7 qui dit : « J'ai établi 

mon roi sur Sion, ma montagne sainte. Je publierai le décret du 



Seigneur à mon sujet. » Il a dit : « Tu es mon fils, aujourd'hui je suis 

devenu ton père. » Dans ce contexte, « Fils » signifie « régent ». 

12. Certains choisissent le célibat pour l'amour du Messie 

 Certains eunuques sont nés ainsi, d'autres ont été castrés par 

d'autres, et certains choisissent de vivre comme des eunuques 

pour le royaume des cieux. Que celui qui peut accepter cela 

l'accepte (Mt 19:12). 

Lorsqu'un chrétien choisit de vivre célibataire, il le fait pour Jésus 

plutôt que pour le Royaume. L'homme célibataire se soucie des 

affaires du Seigneur – comment lui plaire (1 Co 7:32). 

13. Attendre le royaume signifie attendre le Messie 

 Joseph d'Arimathie était un membre éminent du Conseil juif 

qui attendait le royaume des cieux à venir. Fort de son audace, 

il se rendit chez Pilate et demanda le corps de Jésus (Mc 

15:43). 

 Or, il y avait un homme nommé Joseph, membre du Conseil, 

homme bon et droit, qui n'avait pas accepté leur décision ni 

leur action. Il venait d'Arimathée, ville de Judée, et attendait 

le royaume de Dieu (Lc 23:50-51). 

Ce sont les auteurs des Évangiles, et non Jésus, qui ont prononcé ces 

paroles, mais ils ont exprimé la même métonymie, sans doute courante 

chez les Juifs. De nombreux Juifs fidèles, comme Joseph d'Arimathie, 

attendaient la venue du Messie. 

14. Seuls les disciples de Jésus comprennent les mystères 

messianiques 

 Jésus a dit : Dieu vous a donné le droit de connaître les 

mystères de la royauté de la part de Dieu, mais aux autres je 

parle en paraboles, afin qu'ils regardent sans voir, et entendent 

sans comprendre (Lc 8:10). 

Dans Matthieu 13, Jésus enseigne aux foules de nombreuses paraboles 

qui concernent principalement la monarchie messianique, non pas leur 

futur héritage, mais leur réaction initiale à la nouvelle du Messie, la 

croissance de la communauté et leur salut final. Après avoir raconté la 

parabole du semeur, les disciples lui demandent pourquoi il parle en 



paraboles. Il répond que ces secrets ou mystères étaient destinés à eux, 

mais pas aux autres. Ses disciples sont bénis car ils voient, entendent 

et comprennent qu'il est le Messie, et en tant que disciples, ils 

deviennent féconds. De nombreux prophètes et justes désiraient 

ardemment voir le Messie et entendre son enseignement, mais ils n'en 

ont pas eu l'occasion. 

15. Disciples envoyés pour proclamer le Messie 

 Puis il les envoya proclamer le royaume des cieux et guérir les 

malades (Lc 9:2). 

 Jésus lui dit: Laissez les morts ensevelir leurs morts. Quant à 

vous, allez, proclamez le royaume des cieux (Lc 9:60). 

Jésus a demandé à ses disciples de proclamer le royaume de Dieu, et 

Luc rapporte qu'ils évangélisaient et guérissaient partout (Lc 9:6). Ils 

annonçaient la bonne nouvelle de la présence du Messie, et leurs 

guérisons témoignaient de son pouvoir de guérison (Es 35:5-6, Lc 

7:22). 

Que ceux qui sont spirituellement morts enterrent les leurs. Les 

chrétiens sont serviteurs de Dieu et leur responsabilité première est de 

témoigner de leur Seigneur. Le demandeur voulait d'abord enterrer son 

père, ce qui signifiait probablement qu'il ne se sentait pas libre de 

suivre Jésus tant que son père était encore en vie. Jésus savait que s'il 

ne répondait pas sur-le-champ, cette occasion risquait de disparaître. 

 Guérissez les malades qui s'y trouvent et annoncez-leur que le 

royaume de Dieu s'est approché d'eux. … Nous essuyons 

même la poussière de votre ville de nos pieds, en guise 

d'avertissement. Sachez simplement que le royaume de Dieu 

(le Messie) s'est approché (Lc 10:9, 11). 

Jésus envoya ses disciples en avant dans les lieux où il devait se rendre 

afin qu'ils annoncent la présence du Messie. Guérir les malades était 

une activité messianique qui donnait du crédit à leur proclamation. 

C'était le Messie qui était proche, et non son royaume. Pour que les 

Juifs acceptent l'avènement du royaume de Dieu, ils devaient d'abord 

savoir qui était le nouveau roi. 



 Les pharisiens demandèrent à Jésus quand viendrait le 

royaume des cieux, et il répondit : La venue du royaume de 

Dieu ne se voit pas par l’observation. On ne dira pas : « Il est 

ici » ou « Il est là ». Voici, le royaume de Dieu (le Messie) est 

parmi vous (Lc 17:20-21). 

Une ancienne version de la NIV disait : « Le royaume de Dieu est en 

vous », ce qui encourageait l’idée fausse selon laquelle le royaume de 

Dieu pourrait être dans les gens ou dans leurs cœurs. À moins 

d’interpréter le royaume de Dieu comme une métonymie du Messie, 

ce verset est difficile à comprendre. Il disait aux pharisiens que le 

Messie était déjà parmi eux. Un royaume ne peut être dans une 

personne ou parmi des gens. Aucune Écriture n’enseigne cela, surtout 

dans ce contexte où Jésus s’adresse aux pharisiens. Comme il était 

parmi eux, sa venue ne pouvait être observée. Ils ne devraient pas 

s’attendre à des signes de la venue du Messie, comme on le verra lors 

de sa seconde venue. Certains aiment interpréter le royaume de Dieu 

comme le règne de Dieu dans la vie d’une personne, mais aucune 

Écriture ne l’enseigne. Une interprétation erronée de versets comme 

celui-ci a conduit de nombreux biblistes à enseigner que le royaume 

de Dieu a déjà été inauguré. Jésus revient pour régner, mais son règne 

n’a pas encore commencé. Si oui, où est son trône ? Où sont la justice 

et la paix qui caractériseront son règne ? 

16. Les personnes qui font des sacrifices pour le Messie seront 

récompensées 

 Je vous dis la vérité, quiconque aura quitté, à cause du 

royaume des cieux, sa maison, sa femme, ses frères, ses sœurs, 

ses parents ou ses enfants, ne manquera pas de recevoir 

beaucoup plus dans cet âge, et dans l’âge à venir, la vie 

éternelle (Lc 18:29-30). 

Passages parallèles (Mt 19:29, Mc 10:29) utilisent « à cause de moi » 

au lieu de « à cause du royaume de Dieu », ce qui appuie l'argument 

de la métonymie. Jésus est la raison pour laquelle les gens font de tels 

sacrifices pour le servir, et non pour son royaume. Les serviteurs 

fidèles sont récompensés ici-bas, et ils le seront à nouveau dans les 

temps à venir, par la vie éternelle, lorsqu'ils gouverneront les nations 

avec le Messie. 



La venue du royaume 

La plupart des prophéties messianiques de l'Ancien Testament se 

concentrent sur le Messie promis. Daniel se concentre sur le royaume, 

car le rêve de Nebucadnetsar et ses propres visions concernaient les 

royaumes de ce monde et le royaume mondial final, qui serait confié 

aux saints (Dn 7:27). 

Lorsque Jean-Baptiste commença à prêcher dans le désert, il exhorta 

les gens à se repentir, car le royaume de Dieu était proche (Mt 3:2). 

Par métonymie, le mot « royaume » représente le roi. C'était le roi (le 

Messie) qui était proche ! Jésus dit que s'il chassait les démons par 

l'Esprit de Dieu, c'était la preuve que le royaume de Dieu était venu 

vers eux (Mt 12:28). C'était une manière voilée de dire que lui, le roi 

désigné par Dieu, était venu vers eux. À la fin de son ministère, sachant 

que le moment était venu pour lui d'être condamné comme roi des 

Juifs, Jésus déclara publiquement devant le gouverneur romain Ponce 

Pilate qu'il était bel et bien roi. 

Lorsque nous prions pour la venue du Royaume de Dieu (Mt 6:10), 

nous prions pour que le Messie vienne établir son royaume, le royaume 

de Dieu. Ce n'est que lorsque Jésus viendra régner sur terre que la 

volonté de Dieu sera faite sur terre comme au ciel. Il gouvernera le 

monde entier et instaurera une ère de justice, de droiture et de paix que 

le monde n'a jamais connue. En priant cette prière, nous prions pour 

tout ce qui doit nécessairement se produire avant le retour du Messie, 

y compris l'évangélisation des nations. 

Les postmillénaristes croient différemment. Ils pensent que Jésus 

reviendra après le millénium. Pour eux, c'est l'Évangile qui changera 

le monde et instaurera une ère de paix et de justice. L'Évangile sera 

prêché dans le monde entier et des millions de personnes seront 

glorieusement sauvées et transformées, mais l'histoire nous montre 

que l'Évangile ne change pas le monde. Les gouvernements, dans leur 

grande majorité, sont impies et caractérisés par l'orgueil, la cupidité et 

la corruption. Le problème est que le monde entier est sous la 

puissance du Malin (1 Jn 5:19). Comment pouvons-nous avoir un 

millénium alors que Satan est si actif ? Le livre de l'Apocalypse 

enseigne que l'histoire du monde culminera avec la Grande Tribulation 

et le règne d'un Antéchrist d'inspiration satanique, aboutissant au 

jugement divin des impies lors de la bataille d'Armageddon et au 



déversement de sa colère sur un monde impie. C’est de la nuit et des 

ténèbres de cette époque que l’Étoile du Matin se lèvera pour 

inaugurer un royaume de justice et de paix. 

Le Messie a été prédit il y a longtemps. Il est le roi désigné par Dieu 

pour gouverner la terre. En examinant les passages relatifs au « 

royaume de Dieu », le sens précis devient clair si l'on se demande s'il 

s'agit de Jésus, de ses disciples ou de son règne futur. 

Paul exhorte les Colossiens à laisser la paix du Christ régner dans leurs 

cœurs (Col 3:15). Il parle de la « paix » que le Christ leur donne, ce 

qui est bien différent de dire que Dieu règne en eux, ou dans leurs 

cœurs. 

Lorsque Jésus dit à ses disciples (Mt 26:29) qu'il ne boirait plus jamais 

du produit de la vigne jusqu'au jour où il le boirait de nouveau avec 

eux dans le royaume de son Père, il disait qu'il n'en boirait plus jusqu'à 

ce que le royaume messianique venu du Père soit manifesté. Le 

passage parallèle de Luc 22:18 dit : jusqu'à ce que vienne le royaume 

de Dieu. Autrement dit, lorsque Jésus reviendra sur terre en tant que 

Messie. Ce festin n'a pas lieu dans un royaume céleste imaginaire ; il 

aura lieu ici-bas lorsque Jésus confèrera la royauté à ses disciples afin 

qu'ils puissent manger et boire avec lui à sa table royale et s'asseoir sur 

des trônes gouvernant Israël (Lc 22:30). Ce festin ne doit pas être 

spiritualisé. Jésus a dit qu'il boirait de nouveau du vin lorsque son 

royaume serait consommé. Isaïe fut le premier à décrire ce festin en 

disant : Sur cette montagne, le Seigneur préparera pour tous les 

peuples un festin de mets succulents, de viandes tendres et de vins 

mûrs (Es 25:6). La montagne est le mont Sion et Jérusalem où le 

Seigneur Tout-Puissant régnera avec une grande gloire en présence de 

ses dirigeants gouvernementaux (Es 24:23). 

Dans le contexte actuel, le royaume de Dieu désigne souvent le Roi 

lui-même. Comme le royaume est un élément subordonné du roi, il est 

présent en sa personne. Le Messie est l'incarnation du royaume. C'est 

là le sens de la métonymie. C'est pourquoi Jésus pouvait dire : « Le 

royaume de Dieu est proche », « Le royaume de Dieu est parmi vous », 

ou « Le royaume de Dieu est arrivé ». Des versets comme Luc 22:16-

18 enseignent que la promesse du royaume attend un accomplissement 

futur. 



Le criminel sur la croix demanda à Jésus de se souvenir de lui lorsqu'il 

entrerait dans son royaume (Lc 23:42). Il avait foi en Jésus, le Messie 

juif promis. Ce verset a été traduit de diverses manières : « quand tu 

monteras sur ton trône » (New English Bible), « quand tu viendras 

comme Roi » (Good News Bible), ou « quand tu viendras régner » 

(Moffatt). Le sens premier de royaume est royauté ou règne royal ; 

toutes ces traductions sont donc valables. 

Le royaume de Dieu, par extension, désigne aussi la royauté, ou la 

classe dirigeante au sens large, comme nous l'expliquerons dans le 

chapitre suivant. Les chrétiens qui entrent dans le royaume de Dieu 

accèdent à la monarchie, au gouvernement du royaume du Messie. La 

royauté leur est donnée, conférée. En tant qu'enfants de Dieu, ils en 

héritent. Ils participeront au futur règne messianique. C'est pourquoi 

Jésus a dit qu'il partagerait son trône avec les vainqueurs, tout comme 

il a conquis et partagé le trône de son Père (Ap 3:21). 

Jean-Baptiste a proclamé que le royaume de Dieu était proche (Mt 

3:2). Dans son commentaire, la définition du royaume de Dieu donnée 

par la Bible d'étude NIV est typique des idées courantes qui 

engendrent une incompréhension de ce qu'est le royaume de Dieu. Elle 

dit : 

Le royaume des cieux a commencé lorsque Dieu lui-même est 

entré dans l'histoire humaine en tant qu'homme. Aujourd'hui, 

Jésus le Messie règne dans le cœur des croyants, mais le 

royaume des cieux ne sera pleinement réalisé que lorsque tout 

le mal du monde sera jugé et éliminé. 

Il s'agit d'une déclaration amillénariste, et ces trois affirmations sont 

sujettes à contestation. Le Messie est arrivé à la naissance de Jésus, 

mais son règne n'a pas commencé durant sa vie terrestre. Aucun verset 

biblique n'enseigne cela, ni qu'il règne dans le cœur des croyants. Le 

royaume de Dieu est un concept politique, et non spirituel, et il ne sera 

établi qu'au retour du Messie sur terre. Une vaste armée de malfaiteurs 

sera jugée et éliminée à son arrivée lors de la bataille d'Armageddon, 

et d'autres opposants seront éliminés durant son règne. L'ennemi 

ultime, la mort et Satan, ne seront pas non plus éliminés avant la fin 

de son règne de mille ans. 



L'idée fausse selon laquelle le royaume de Dieu est son règne dans nos 

cœurs est lamentable. Le seul verset qui s'approche de cette 

interprétation est Luc 17:21, qui dit que « le royaume de Dieu est au 

milieu de vous » (NIV 1973). La note de bas de page suggère « parmi 

vous », et la plupart des traductions modernes suivent cette 

interprétation. La New American Standard Version (NASB) dit « au 

milieu de vous », la New Living Translation (NLT) « est déjà parmi 

vous », et la NIV (2011) a été remplacée par « au milieu de vous ». Il 

s'agit d'une métonymie. C'est Jésus qui était au milieu d'eux, et non le 

royaume. Dans le verset suivant, après la discussion sur la venue du 

royaume de Dieu, il annonce aux disciples que le temps viendra où ils 

désireront ardemment voir l'un des jours du Fils de l'homme, mais ils 

ne le verront pas. On dira : « Il est ici ou là-bas », mais le Fils de 

l'homme, à son retour, sera comme un éclair qui illumine le ciel d'un 

bout à l'autre. C'est ainsi que viendra le royaume de Dieu ! 

L'une des thèses principales de ce livre est que le royaume de Dieu ne 

doit pas être spiritualisé ; c'est un royaume littéral, politique et 

terrestre, le règne futur du Messie. Tout enseignement suggérant que 

le royaume de Dieu est le règne de Dieu dans nos cœurs, ou que le 

royaume de Dieu est une réalité présente dans l'Église, n'a aucun 

fondement scripturaire. Ce qui est significatif à propos du temps 

présent, c'est que Dieu œuvre secrètement par la prédication de sa 

parole, appelant des hommes à lui-même aux quatre coins du monde. 

Des hommes entrent en monarchie dès maintenant. Ils naissent de 

nouveau dans la famille de Dieu comme héritiers de la Terre, et la 

création attend avec impatience la révélation de ces enfants de Dieu 

(Rm 8:19). 

 

 


